1、革利免（罗马）（30-100年）

使徒时代以后的第一位神学家，强调使徒的传统，是罗马早期的著名监督，后为主殉道。
    2、伊格那丢（35-107年）

安提阿主教，他强烈谴责当时流行于小亚细亚的"幻影说"，在被押解赴罗马受刑的途中，曾写七封书信给当时的教会，信中满了诚恳的忠告和警戒，后被投掷于野兽场而殉道。
　　3、游斯丁（100-165年）

主后第二世纪的基督教护教者，对抗犹太教及异教徒，其作品有《护教书》两篇，于165年在罗马殉道。
　　4、坡旅甲（69-155年）

又叫波利卡普，士每拿主教，于主后155年在士每拿殉道。当地方总督提出以咒诅耶稣作为释放的条件时，他回答说：我事奉已经86年，我的主从来没有亏待过我，我怎能亵渎我的主呢？于是，被施火刑而殉道。
　　5、诺斯底派

为早期教会的异端，强调救恩可经由神秘的直觉或知识而获得的。其基本概念是善恶二元论，相信有形的物质世界是邪恶的，与属灵的世界是两相对立互不兼容的。诺斯底派认为，属灵者是拥有真智能知识的人。救恩乃是借一种灵界的奥秘知识和真智能使灵魂从物质世界释放出来。
　　6、爱任纽（130-202年）

里昂主教，受教于坡旅甲。他写作的目的在于反驳当地流行的诺斯底派观念。他的著作颇负盛名，著有《反异教》及《使徒教义的证实》等。
　　7、马吉安主义

早期教会的异端。由小亚细亚的马吉安在144年创立马吉安派，他主张唯受主义，因而拒绝旧约，且自立新约正典。此派于主后七世纪消亡。
　　8、革利免（亚历山大）150-211年

生于雅典，博学多闻的希腊哲学思想家，他有哲学的方式来解释基督教信仰，强调"道"的地位。对神学及其它宗教知识贡献颇多。
　　9、特土良（160-220年）

第一位拉丁文写作的基督教作家，饱学多才，乃早期教会的护教家及神学家。其杰作为《护教辞》《反马吉安论》《驳帕克西亚》。其名言：殉道者的血正是教会的种子。
　　10、俄利根（185-254年）

生于埃及，为古教父中有名的教师，曾受教于革利免门下，为亚历山大教会长老。忠于福音，通晓圣经，但因遭反对他的人嫉妒而被放逐23年，在公元254年殉道。其著作有《基要教义》《六经合璧》等。
　　11、居普良（200-258年）

迦太基主教，力主教会合一，主张在教会之外没有救恩，强调主教的权威。于公元258年罗马皇帝瓦勒良的逼迫年间殉道。
　　12、孟他努主义

起源于小亚细亚的弗吕家，一名叫孟他努的热情年轻基督徒，自称有先知的恩赐，称为新预言者，称世界的末日将临，基督将再临。他们主张严格的苦修生活，强调圣灵的工作，注重方言、异象、神迹。
　　13、诺洼天教派

他是罗马的主教，由于拒绝接纳在迫害期间背弃基督的人再入教，与大多数教会领袖宽大的看法相违，从罗马教会中分裂出来。在公元250年左右发展迅速，为有别于其它教会，自称纯洁派。
　　14、优西比乌（260-340年）

被称为"教会历史之父"，任该撒利亚的主教。其著作有《基督教会历史》《巴勒斯坦的殉道者》《康士坦丁生平》《教会神学》等。
　　15、亚他那修（296-373年）

曾是亚历山大主教的助手，以拥护纯正信仰著称，是著名的三位一体正统教义的辩护者。亲自参与尼西亚大公会议，攻击亚流派异端，他为真道道的缘故遭五次放逐，始终坚持三一论的父子同质，坚定地阻止亚流主义在东方的散播，同时将东方的修道主义思想介绍到西方。328年被任命为亚历山大的主教。其著作有《攻乎异端》《道成肉身》等。
　　16、康士坦丁（288-337年）

公元312年，康士担丁与马克森狄作战，在险境中他看到天边落日之上有一十字架，且有字云："靠此记号就必得胜"，于是他采用此记号为军队的徽号。康士坦丁的军队在第二日的米里维桥战役中得胜，康士坦丁成为罗马帝国的皇帝。自此他接纳基督教，停止对基督教的逼迫。313年康士坦丁颁布了米兰谕令：免掉圣职人员的赋税、归放教产、订星期日为假期，且召开了尼西亚大公会议。继任的皇帝保持康士坦丁的政策，教会因而大大发展。
　　17、亚流派

此异端源自4世纪初亚历山磊的一位长老亚流，他主张基督是最初、最大的"第一受造物"，在万有之上但他从属于圣父之下，与父并不同质，如此"子"只是名义上的神。亚流否定了基督的绝对神性，因而也否认了他的救恩。尼西亚大公议定此派为异端，但其影响持续了多年。
　　18、尼西亚会议

325年在小亚细亚庇推尼的尼西亚，由康士坦丁皇帝所召开的会议，是第一次的教会大公会议。解决了亚流派所引起的争端，清楚说明了基督的神性，肯定圣子与圣父完全同质，并发表了《尼西亚信经》。
　　19、 康坦丁堡会议

381年在康士坦丁堡举行，确认了尼西亚大公会议的结果，重新修订了《尼西亚信经》。且结束了三一争论，确认了圣灵的神性和三一教义。
　　20、安波罗修（340-397年）

生于德国，年轻时为意大利北部省长，后为米兰主教。他将庞大的家产分给穷人，勇于见证真道，驳斥异端，为教会有力的领导人物，是当时教会四大拉丁博士之一。著名的教父圣奥古斯丁也是受其影响。
　　21、耶柔米（347-430年）

为早期教会的教父和学者，推行禁欲主义思想。他通晓希伯来文，将圣经从原文译为拉丁文，即武加大译本。此拉丁文译本风行欧洲数百年，后世诸国的方言译本都受此影响甚大。
　　22、奥古斯丁（354-430年）

北非著名的教会领袖，是中世纪教会哲学之鼻祖，最出色的神学家、古代教父之一。生于非洲的迦太基附近，母亲是敬虔的基督徒。公元386年受聘于米兰为修辞学教师，在安波罗修和其它因素的影响下信主，潜心主道，后被按立为希坡教会之长老的，公元395年成为主教。一生致力于牧养和教导，极力反对伯拉纠主义、多枘徒主义、摩尼教。他提出原罪论：人之始祖亚当犯罪，其子孙传此罪性不能自救，惟靠神完全的恩典才能得救。关于教会他提出教权论：在大公教会之外人不能得到救恩，强调传统和圣礼。他的名著有《忏悔录》《上帝之城》。
　　23、伯拉纠主义

伯拉纠乃为第四世纪英国的修道士。他极力奥古斯丁提出人类完全堕落之教义。不定人有原罪，主张得救不是靠神主权的恩典，乃靠自由意志。在公元431年的以弗所会议中，判定伯拉纠主义为异端。
　　24、以弗所会议

公元431年召开。解决有关基督之位格与神性的争议，判定涅斯多留派为异端；在伯拉纠主义与奥古斯丁派的争论中判定伯拉纠主义为异端。
　　25、大利奥（400-461年）

于公元440年为罗马教皇，是极为伟大的教会领袖。他主张圣职人员要在道德上做信徒的榜样，过圣洁的生活。在451年的迦克墩会议上，他提出基督有神人二性，被接纳。公元452年他说服匈奴首领从罗马撤退，阻止匈奴人西进。455年在汪达尔人劫掠罗马城时与其首领协商，将罗马城伤害减到最小，他将罗马教会提升至西方教会最高的地位。

26、多纳徒派

主后第四世纪在北非兴起的分裂运动。其领导者为北非迦太基分裂派的主教多纳徒。此派主张教会乃是圣徒的团体，曾经背道者不能被接纳，与背道者往来的人也成为不圣洁；只有毫无瑕疵的牧师主持圣礼主能有效；加入多纳徒派者必须重新受洗，他们认为自己是唯一的真教会。公元312年与大公教会决裂，因力争正统的缘故，造成负面的影响，于公元411年被正式定为异端，但此派维持到第七世纪被回教徒征服为止。
　　27、涅斯多留主义

此异端起于主后五世纪，公元428年涅斯多留为康士坦丁主教，他否认马利亚为耶稣神性的母亲，强调基督的人性，被定为异端而流放。跟随他的人将基督的神性与人性分离，否定基督本质上神性与人性的合一。此派在主后431年的以弗所大公会议被定为异端，基督拥有完全的神性与完全的人性之位格的观点被再一次肯定。涅斯多留派于公元635年传入中国，称为景教，阿拉伯联合酋长国景教碑立于长安。
　　28、欧迪奇主义

欧迪奇乃康士坦丁堡教会之长老，在431年的以弗所会议中反涅斯多留派。不过他提倡基督一性说，即基督的人性被神性完全的吸收，合而为一，成了肉身的基督只有一性，实际上反对了基督的人性。此派在451年的迦克墩会议中被定为异端。
　　29、迦克墩会议

公元451年在小亚细亚的迦克墩举行的大公会议，解决关于基督神人二性的争议。确定基督的一位格与两本性并存，即基督是一位二性，没有混淆、没有改变、没有分割。
　　30、奥兰治会议

公元529年，于法国南部的奥兰治城举行的会议。肯定原罪与恩典在救恩中的必需性，但避免使用极端的奥古斯丁主义。支持奥古斯丁论恩典的教义，反对半伯拉纠主义。
　　31、修道主义及修会、修道院

主后3世纪，一些在信仰上热心的信徒意欲对上帝有单纯的委身，更专心的敬拜、默想、读经、远离世俗的缠绕，便隐退旷野独居生活，逐渐形成修道思想。特别是在第四世纪逼迫结束之后，各种各样的人寻求遁世道主义散布整个基督教界。开始形成了团体性的修会，如本笃会、西笃会、方济会与道明会等，各会都建立了许多修道院。中世纪修道院里，修士们昼夜向全能神祈祷赞美，过严谨的生活。他们抄写圣经、研究教父的著作、同时学习古典的哲学与文学、开垦新园地发展饲养等，修道院对中世纪的发展带来极大的贡献。在中古晚期修道院走向没落。
　　32、大贵格利（504-604年）

公元590年为教皇，拉丁教会四大博士之一。他开创英格兰宣教工作，使罗马教皇的势力伸张到远方，以热心布道与关心教会音乐而闻名。他保护罗马免遭伦巴底人的入侵。大贵格利主张罗马主教的权柄超越西方全体教会之说法，建立教皇制度，其教义对后世的影响达五百年之久。
　　33、回教

也称伊斯兰教。创立人穆罕默德，自称在山洞中默想遇见天使长得神启示。他自认为先知，著可兰经。公元622年与跟从者从麦加逃亡，是年为回教创始年。十年后教义充斥阿拉伯世界，并以剑传道。
　　34、反图像之争

在7世纪以前，东、西方教会中充斥着基督、使徒和殉道者的"圣像"。7世纪左右，"圣"的观念愈加流行，原本这些图像是为了记念在东方教会根深蒂固。但是不久以后就变成了不合理的崇拜方式，甚至有人还用这些图像当做是一个守护神。在8世纪，东方的罗马皇帝利奥三世下令禁止及除去所有的图像，主教长因为反对而被放逐，支持图像的人被定为异端而下狱、放逐甚至处死。西方教会反对东方的做法，后召开尼西亚会议恢复图像的使用但限制使用的方法。814年再起此争议，甚至多有人为支持图像的缘故殉道。反图像之争使东西教会的分裂加深，东方教会也因为政教冲突而减弱了教会的力量。
　　35、都尔之役

公元8世纪，欧洲面临极大的危机，回教的势力即将用武力吞噬欧洲。732年法兰克将军查理所率领的军队在都尔平原与回教大军相遇，竭力奋战，终于抵住了亚拉伯军队凶悍的进攻，击退了回教大军。都尔之役是回教泛滥的最高水位线，截断了回教徒的侵犯。
　　36、卡罗林王朝

是自公元751年统治法兰克王国的王朝。当时罗马帝国的边境出现了伦巴底人的入侵，教皇请丕平王公开举行加冕仪式。丕平赢得胜仗，且把所占领的伦巴底人的领土的一部份送给了罗马教皇，教廷因为丕平王所赠送的土地而成为一个世俗的邦国。因为丕平的例子，被教皇加冕而拥有的王位便具有合法性，在位的君王皆以教会的保护者之身份出现。卡洛林名称的由来，是源自其著名的君主查理曼大帝，他十年内出征超过五十次，推广教育，支持教会，建立庞大的帝国。成为日后的神圣罗马帝国。
　　37、希腊教会

公元1054年东西方教会因政治和神学上的分歧而分裂，产生两个对抗中心，东方教会以康士坦丁堡为中心，西方教会以罗马为中心。东方教会的体系发展成东正教，定名为东正教会，或希腊正统教会。指东欧、希腊、俄国、叙利亚及其它斯拉夫国家的非罗马天主教教会。
　  38、十字军东征

11-13世纪，基督徒为了从回教徒手中夺回圣地，自西欧挥兵多次出发东征，以期夺回圣地巴勒斯坦采取的军事行动。其中大小战役达9次，但最终耶路撒冷仍落入回教徒之手。十字军东征促进了城市发展和新兴行业，使商贸复苏。加强了东西方文明的沟通，自此西方基督教渗入东欧地中海一带，令各地人民思想上醒悟起来，也带来文艺复兴。
　　39、拉特兰会议

 1123年-1517奶奶在罗马拉特兰宫举行的系列会议，建立了教廷与教廷法规的地位。其主要决定有：解决主教委任的争端；禁止神职人员纳妾；确定教皇需经过红衣主教的三分之二通过方可被选；确定《圣餐变质说》为正确教义等。
　　40、法兰西斯

意大利人，本是富商之子，在服兵役的过程中看到贫穷交迫的路人，从圣经受感立志抛下财富，跟从基督。他创立了方济修道会，服侍贫穷老弱，传扬悔改与上帝的国度，追求完美的品格，虽终身清贫但充满爱与喜乐。
　　41、经院哲学

于12-13世纪达到鼎盛，是中古世纪末期最为显著的哲学发展，此种思想系统往往称之为理性与信仰之调和。是运用亚里士多德的逻辑在教会的法典与信条上。西方和欧洲的学者希望将之前的片段思想做系统性的讲述，以了解真理的整个本相。从事这方面哲学思考与整理的多是一些学者，且在修道院的气氛中培养出来的，便称为经院哲学。
　　42、安瑟伦（1033-1109年）

生于意大利，中世纪著名的神学家，英国坎特布里大主教。为经院哲学的创始人之一。因其圣洁的生活，改良教会及神学著作而闻名。他的著作有《神为何成为人》、《圣灵的由出》等，他虽然未能写出完整的系统神学，但他的论述几乎包括大部分基督教思想。
　　43、汤玛士亚奎那（1227-1274）

出生于意大利南部的贵族家庭，五岁时便入修道院学习。是天主教经院哲学派的巨擘，也是中世纪著名的哲学家和神学家。其巨著为《神学总论》，被视为教会最重要的著作之一。他的主要目的是1、显明宇宙的合理性。2确立理性的基本。他是道明会修士。其言论成为天主教神学教训的根基，是构成天主教思想的关键著作。
　　44、奥坎（1300-1349年）

生于英国，为方济会的修士，中世纪著名的神学家及哲学家。为当代新哲学唯名论运动之领袖。
　　45、神秘主义

注重与神直接交通、临在和联合的经验。有此取向的圣徒想要寻求一种可以描述的、直接的、非抽象的与上帝联合的方式。他们认为万物之内闪耀着神的神性，追求为神旨意放弃一切，离开自己的意志，个人与神合一。神秘主义在教会的影响深远，其中多马肯培的《效法基督》和后来的盖恩夫人等，都是其中的代表。
　　46、约翰威克里夫（1330-1384年）

英国著名的布道家和改革家，牛津大学博士，为宗教改革的先驱。他反对赎罪券、圣餐化质说及教皇制，在大学任教神学期间，特别强调圣经的权威。他呼吁恢复圣经在教会中应有的地位，提倡神的话在任何的权柄之上。他最先私愤拉丁文圣经翻译成浅白的英文，使神的道广传。
　　47、文艺复兴

是14世纪至16世纪在欧洲兴起的一场思想与文化运动。由于对古希腊、罗马古典文学的研究，一些文献重新被发现，便大大带动了欧洲有关艺术、文学、自然科学和建筑等各方面的发展。在法语中，此词有再生之意，便称为复兴。著名诗人但丁、艺术大师米开朗基罗和达芬奇、自然科学家哥白尼等都是文艺复兴时期的代表人物。人们以开放自由的心态探讨真理，圣经的地位受到重视。文艺复兴带来一段科学与艺术的革命时期，揭开了近代欧洲历史的序幕。
　　48、教皇被掳巴比伦（1409-1376年）

主后1309年，教皇革利免五世把教廷从罗马迁到法国的亚威农，教廷就强有留在亚威农直到1376年，前后共有70年，相继充任教皇的有七个人，都是法国人。这段时期在教会历史上被称为"被掳巴比伦时期"。"被掳"是因为这时期的教皇都在法王控制之下；"巴比伦"是因为前后持续约七十年之久，正如旧约时代的以色列人被掳到巴比伦七十年一样。"被掳巴比伦时期"更进一步削弱了教皇的权势。
　　49、约翰胡司（1370-1415年）

波希米亚学者兼布道家，也是早期的教会改革家。因支持改教先锋威克里夫的教训，惹起罗马教廷之仇恨，至康士坦斯被判火刑而殉道。他力斥教廷违背圣经的作法，认为教会元首是基督而非教皇。只有悔改才得赦免，他也指出"教皇无误论"之谬误，赎罪券之无用。胡司的追随者称为波希米亚弟兄会。
　　50、大公会议主义（1409-1449）

在1409-1449年间，为改革教会和解决大分裂而召开的一连串会议。"大公会议主义"的理论在此期间被提出。其理论是：教皇虽然是教会在地上的头，但大公会议代表了整个教会，所以权益超过教皇，教皇必须服从大公会议的决定。大公会运用此理论于康士坦斯会议中解决了大分裂。

    51、康士坦斯会议（1414）

系第二次教会改良之会议，在1414年-1418年，于德国的康士坦斯举行。旨在解决教会的分裂、改革教会并铲除异端。胡司便是在这次会议中被判异端而殉道。

    52、伊拉斯姆（1466-1536）

出生在鹿特丹，是最出色的基督徒人文主义者，文艺复兴时代的神学家。强调圣经的权威，编著新约希腊文圣经，并附上新翻译的拉丁文。这一伟大的事工使平信徒也得以研读圣经。他的博学和生命影响了马丁路德、威廉丁道尔等人，立下了日后改教运动的基石。

    53、马丁路德（1483--1546）

宗教改革运动的主要领袖。生于德国，1505年入修道院为修士，学习神学，后在威登堡完成神学博士学位，同年被任命在大学中教授圣经。在此研读圣经的过程中和灵性经历的挣扎中，路德体认到因信称义的教义。宗教改革起于1517年10月，马丁路德在威登堡教堂大门钉上《九十五条》，抗议赎罪券的贩卖，揭开改教的序幕。1519年在来比锡与大公交会代表公开抗辩，质疑教皇的权威，坚持圣经至上，虽被定为异端但得国民支持。至沃木斯会议，路德拒绝撤回自己的立场，掀起改教浪潮。

    54、威廉丁道尔（1494——1536）

英国改教家，力主宗教自由，他支持因信称义，高举圣经权威。他深感神职人员对圣经的无知，献身翻译圣经，但因受逼迫而流亡。于1526年出版英文新约，发行数版。他被人出卖，以异端的罪名被捕1536年遭火焚而殉道。但是他劳苦的果效对后来的英译圣经影响深远。

    55、威登堡九十五条

1517年10月31日马丁路德因反对赎罪券的贩卖发表著名的《九十五条》，钉在威登堡教堂大门上以示抗议，表达因信称义的教义。《九十五条》成为宗教改革的第一步实际运动，解开了改革的序幕。

    56、来比锡辩论会

1519年在来比锡马丁路德与大公交会代表厄克公开抗辩，双方的分歧完全表露。厄克将整个的冲突集中在教皇的权威上，路德否认教皇无上的权威，认为教皇及任何大公会议的权威都无法高过圣经。厄克促使路德成为异端，此辩论会成为路德与天主教决裂的开始。

    57、三大改教文件

来比锡辩论会后，路德专心地把他所坚信的真理一一整理并出版。有三份文件最为著名，即《致德国基督徒贵族书》、《教会被掳巴比伦》、《基督徒的自由》。这些文件日后震动了整个欧洲，在文件中，他放胆揭露批判了罗马的教义及其弊病。他疾呼必须大幅度地进行改革，提倡高举圣经的权威、因信称义及信徒皆祭司等真理，指出因信称义的人享受在基督里的自由及侍奉上的自由。

    58、沃木斯会议

1521年皇帝查理五世在德国沃木斯召开政教会议，路德被提于此会前，对教廷对他的指控提出答辩。他有最后一次机会收回他的立场而“悔政”。路德在思考之后说：“除非我得到圣经的见证或清晰的理由叫我信服，否则我坚决信靠我所引用的圣经。我的良心已被神的话掳去，我不能，也不愿收回任何事情，违背良心做事既不安全亦非正确。我无其他任何选择，我身在此，愿神助我，阿们。”此会议后路德在返回威登堡的途中被绑架至瓦特堡（实乃被暗中保护），沃木斯会议宣布路德及跟从者为非法分子。

    59、斯拜尔会议

当宗教改革时期，神圣罗马帝国四次召开国会于莱茵河畔的斯拜尔。由于对外军事对抗的缘故，极需要德意志各王侯之帮助保持帝国的稳定。皇帝暂时接纳各王侯不同的信仰立场。于1526年第一次的斯拜尔会议决定：每一王侯都有权按照自己的立场决定其它区内教会的形态。就是说赞成改革的王侯可以在其他地区公开建立马丁路德倡导的改革派教会。1529年第二次的斯拜尔会议，皇帝要求改革的王侯放弃改教，于是德意志十四城邦的王侯联合签署一份抗议书呈给皇帝，签署者被称为“抗议者”，也就是日后所称呼的“抗议教”或 “暂反教”。第三次与第四次会议分别于1542年和1544年举行。

    60、奥斯堡信条

为宗教改革时期最重要的信仰告白。1530年由路德的同工墨兰顿拟写了《奥斯堡信条》，获路德的同意，提交给在德国奥斯堡召开的帝国会议讨论。虽然查理五世拒绝批准，但该信条得到当时德意志改教王侯和代表的支持，至今仍然被路德教会接受为基本信条。它准确表达了改教的立场，清晰列出基督教信仰的内容，阐明天主教应予改革的七大弊端。

    61、慈运理（1484-1531）

瑞士改教家，乃苏黎世大教会之领袖。他采取比路德更为激进的方式改革，他主张神甫可以结婚且清除偶像、圣物、祭司制度和中央极权，将福音的真理解释清楚，带动了瑞士的改革运动。他对于圣餐的领受与路德的看法各异。慈氏于1531年在卡伯尔战役阵亡。

    62、信义宗教会

宗教改革之后，拥护马丁路德主张的教会，被称为路德会。由于马丁路德强调因信称义的圣经教导，故多称为信义宗。信义宗教会重视教义，主要的信条有使徒信经、尼西亚信经、亚他拿修信经、奥斯堡信条、施马迦敦信条。信义会、礼贤会、崇真会、路德会皆属信义宗教会。

    63、约翰加尔文（1509--1564）

为法国著名的神学家和整改家。1536年出版了《基督教要义》，为新教辩护、解释圣经教义，将信仰有系统地表达出来，乃为改革运动中最出色的文献。加尔文在日内瓦进行改革，修改市政信条、编写崇拜仪式等，他注重品格的教育，提醒信徒注意在言语行为上彰显基督，致力于将日内瓦建立合乎圣经的“圣城”。加尔文的改教影响延伸到其它地区，倍受逼迫的新教信徒大量涌入瑞士，加尔文对其中逃亡的领袖有深远的影响，成为16世纪中叶非常显著的改教人物。

    64、约翰诺克斯（1505——1572）

苏格兰著名的复原教改革家。曾在日内瓦受到加尔文的影响，在苏格兰建立首个英语世界的改革宗系教会，取消教皇的统治权，建立长老会。诺克斯主张圣经是教义的唯一权威，他著名的神学著作是《预定论》，强调神的主权和拣选。他非常注重崇拜，为崇拜而定制《教导手册》。

    65、改革宗（加尔文派）

自慈运理和加尔文等改教家衍生而出的教会，包括改革宗、长老宗和公理宗等，也通称加尔文派，是以加尔文主义神学为基础的教会。加尔文主义的基本原则是神的主权，强调“选召和预定”。其要义有五个特点：A人类完全堕落；B无条件的拣选；C有限的（特定的）赎罪；D不能抗拒之恩召；E圣徒必蒙保守。加尔文主义的教会遍布全世界，对人类生活和社会变革产生深远影响，包括法国的预格诺派，荷兰的归正教会，苏格兰的长老会等。

    66、亚米纽斯（1560-1609年）

也称亚米今。荷兰神学家，在接收严格的改革宗训练后，对加尔文主义有关神的主权、人的得救等相关题目提出质疑。提倡人的自由意志之重要，强调人在得救上的责任，他认为人可能拒绝恩典，也有可能失去所得之恩。其跟从者形成亚米纽斯派。

    67、重洗派

此派被称为宗教改革的极端派，反对婴儿受洗，主张惟有成年人了解信仰与悔改真义者主可受洗。然而当时大多数基督徒均认为婴儿受洗乃为至关重要的基督教圣规。"重洗派"是对此派的污名，指清楚得救后需要再一次受浸的信徒。极端者以武力倡导其主张，曾造成闵斯特惨案。

    68六诺派

创始人门诺西门斯曾为荷兰的一们神甫，后接受重洗派观点，但反对极端的行径，追随者称为门诺派，他们强调浸礼、经历、主张教会乃是完全的属灵组织，不可与政治发生任何关系。门诺派各地教会独立，信徒半数在美国，宣教工作在非洲、印度尼西亚与印度和拉丁美洲开展。

    69、圣公会

又称安立甘会，是英国国教的产物。由英格兰享利八世发起，他计划休妻却遭罗马教廷的拒绝，为达成所愿他借坎特伯雷大主教克蓝麦之助，迫使国会于1534年通过《最高治权法案》承认国王为英格兰教会的最高领袖，英格兰教会由此独立，断绝与罗马教廷的从属关系，圣公会自此诞生。后至伊丽莎白执政时期，在罗马公教和基督新教之间采取温和的路线，拒绝教皇权威和其教义，在礼仪上保留了罗马公教的特色，使圣公会在其治理下不断稳固。

    70、天特会议

系天主教为处理内部分裂及宗教改革事务于1545-1563年所召开的系列宗教会议。会中拟定反改教运动计划且订立成教条，为今日天主教之基本教义。此乃天主教对路德改教的正式回应。天特会议对圣职人员的生活有所革新，严谨教牧人员擅离职守、强调其学术水平和道德生活；在教义方面主张人的称义乃神人合作，好行为不可缺少；重申武加大译本的权威、传统与圣经并重，教会仍有解释的权柄；重申《圣餐变质说》、坚持七项圣礼等。

    71、清教徒

英国教会史上倡导改革的一群，欲净化英国教会，将天主教的腐败一律革除，于伊丽莎白一世时最负盛名。他们简化教会节期，重圣经教导，洗礼不划十字，受圣餐时不下跪等，在教义上属加尔文派。伊丽莎白女王因担忧此派危及统治，遂订"禁清教徒法"，教会激发出妥协和分离两大取向，后者脱离英国教会，17世纪移民新英格兰。他们对英、美两国的宗教、政治生活有深远的影响。

    72、浸信会

此派坚信婴儿洗礼不符合圣经，认为悔改归信必须在接受洗礼以先，正当仪式乃浸没水中，因而从改革宗分别出来。他们强调平信徒运动，注重地方教会的基本权威。其后会友于1611年左右在英国兴起聚会，始创早期的浸信宗教会，不断发展至今已在世界各地。

    73、乔治福克斯（1624-1691）

17世纪英国著名教师，贵格会（也称会公谊会）的创立者。三十岁时便离家走访无数传道人。他主张内里真实敬虔，反对仪文、圣品和战争，强调圣灵的内住。因他力斥罪恶，为了信仰坚持与宗教和政治舆论抗衡，迭遭仇视，数次入狱。但仍在大列颠与美国建立了坚强的贵格会，影响深远。

    74贵格会

此会由乔治福克斯创始于英国。注重“内心之光”，强调内住圣灵向人直接的工作和说话。主张付上所有代价寻求真理，轻看功名爵位，反对战争、和平相处，人们称他们为“朋友们”。他们公开反对国教，遭受逼迫，至宾威廉加入，在英王所赐给他的封地上有大量的贵格会友聚居在宾夕法尼亚。该教会坚决反对奴隶制，在美国南北战争前后的废奴运动中起过重要作用。

    75约翰本仁（1628--1688）

英国浸信会信徒、作家、传道者。曾为传道的缘故被囚12年，著有《天路历程》、《圣战》、《罪魁蒙恩记》等书，为基督教文学史上伟大的寓言家。他是一位蒙圣灵引导的神学家，他的讲道本于圣经，质朴而有能力，注重以基督为中心，将圣经的教导应用到生活中。